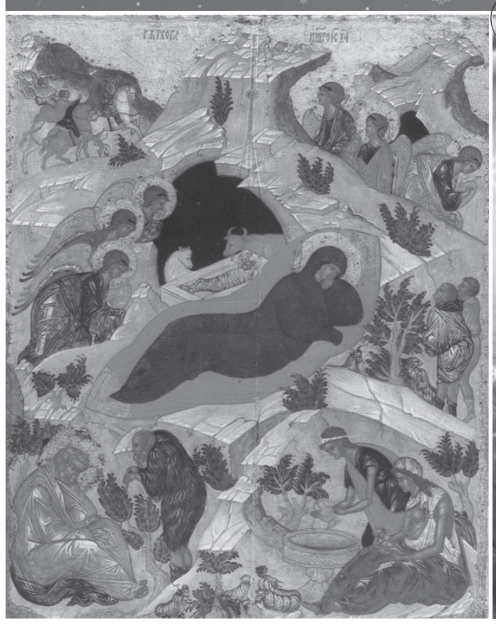
7 января - Рождество Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа

Газета издаётся по благословению митрополита Воронежского и Лискинского Сергия

Бесплатное издание Успенского Адмиралтейского храма г.Воронежа №1 (9 января 2014)

# $^*C$ Рождеством Христовым,



### **РОЖДЕСТВО** ХРИСТОВО cmp. 5

## СЛОВО ПЛОТЬ БЫСТЬ

Святой праведный Иоанн Кронштадтский cmp. 9

Святые отцы о Рождестве **Христовом** *cmp.* 8

Как православие относится к старинным рождественским гаданиям cmp. 14

Рождественские колядки cmp. 15



## Рождественское послание

# Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла архипастырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви.

Возлюбленные о Господе Преосвященные архипастыри, всечестные пресвитеры и диаконы, боголюбивые иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

Сегодня наши храмы наполнены людьми, которые пришли прославить Новорожденного Богомладенца — Христа Спасителя и Его Пречистую Матерь — Деву Ма-

Рождество Христово — центральное событие всей человеческой истории. Человек всегда искал Бога: но во всей полноте Бог Сам открыл Себя человечеству только в воплощении Своего Единородного Сына. С пришествием Сына Божия — и Сына человеческого — мир узнал, что Бог есть Любовь, а не только Высшая Сила, Бог есть Милость — а не только Мздовоздаятель, Бог есть источник жизни и радости — а не только Грозный Судья, Бог есть Святая Троица, внутренним законом жизни Которого является также любовь, — а вовсе не одинокий Владыка мира.



Верующие во Христа и верные Ему ученики, призваны быть свидетелями явленного во Христе Царства Божия еще во время земной жизни. На нас возложена великая честь — поступать в этом мире так, как поступал наш Учитель и Бог, силой Христовой быть непоколебимыми в противостоянии греху и злу, не ослабевать в усердном творении добрых дел, не унывать в ежедневном усилии по преображению нашего греховного естества в нового, благодатного человека.

Христом Спасителем установлен незыблемый, абсолютный критерий неподдельности отношения к Богу это наш ближний. Принимая на себя чужие немощи, разделяя боль и скорбь, сострадая несчастным и обездоленным, мы исполняем закон Христов (Гал. 6:2) и уподобляемся Спасителю, Который взял немощи наши и понес болезни наши (Ис. 53:4).

И невозможно в этот радостный и светоносный день Христова Рождества, когда вся тварь в изумлении припадает к яслям Богомладенца, забывать о других. Та великая благодать, которую мы сегодня получаем в наших храмах, должна обильно пролиться и на тех, кто все еще за пределами Церкви и живет по стихиям мира сего, а не по Христу (Кол. 2:8). Но если мы с вами не пойдем навстречу — эта Благая Весть может и не дойти до них; если мы с вами не откроем свои сердца, чтобы поделиться переполняющей нас радостью, — она может никогда не прикоснуться к тем, кто ее не имеет, но кто готов ее принять.

Воплощением Сына Божиего человеческая природа вознесена на небывалую высоту. Каждый из нас не только создан «по образу и подобию Божию», но через Христа теперь еще и усыновлен Богу: мы уже не «чужие и не пришельцы, но сограждане святым и свои Богу» (Еф. 2:19). Об этой близости и дерзновении к Богу говорит и молитва Господня, в которой мы обращаемся к Творцу как к родному Отцу Небесному.

Любая человеческая жизнь бесценна: ведь за нее заплачено Воплощением, Жизнью, Смертью и Воскресением Единородного Сына Божия. Все это еще сильнее побуждает нас относиться с особым благоговением и вниманием к каждому человеку, вне зависимости от того, насколько он отличен от нас. По мысли святителя Московского Филарета (Дроздова), «любовь есть живое и деятельное участие в благосостоянии другого». К этой деятельной любви и хочется прежде всего призвать всех в эти радостные дни Рождества Христова: быть, по слову апостола Павла, братолюбивыми друг ко другу, в почтительности предупреждать друг друга, в усердии не ослабевать, духом пламенеть, Господу служить! (Рим. 12:10-11, Евр. 13:16)

Сердечно поздравляю вас с великим праздником Рождества Христова. Бог любви и мира (2 Кор. 13:11) да дарует народу нашему и каждому из нас мир и благоденствие в Новом году.

### † КИРИЛЛ, ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ









# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ

МИТРОПОЛИТА ВОРОНЕЖСКОГО И ЛИСКИНСКОГО СЕРГИЯ



«Веселитеся, праведнии, небеса радуйтеся, взыграйте горы, Христу рождиуся: Дева седит Херувимом подобящися, носящи в недрех Бога Слова воплощенна; пастырие Рожденному дивятся; волсви Владыце дары приносят; ангели воспевающе глаголют: Непостижиме, Господи, слава Тебе».

(Стихира на хвалитех в праздник Рождества Христова, глас 4).

Возлюбленные о Господе и Спасителе нашем Иисусе Христе досточтимые отцы, всечестные иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

«Ныне родился вам Спаситель, Который есть Христос Господь» (Лк. 2, 11). По слову блаженного

Августина: «Родился Христос как человек видимый от человека — Девы, а как Бог сокровенный — от Бога Отца. Ибо пророк предсказывал: Се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему: Еммануил, что в переводе значит: С нами Бог (Ис. 7, 14; Лк. 1, 31).

Творец и Промыслитель всего мира, Всемогущий Бог, избрал местом Своего рождения простую пещеру, где бедные пастухи укрывали свой скот: «Вот вам знак: вы найдете Младенца в пеленах, лежащего в яслях» (Лк. 2, 12). Через тайну Рождества Христова нам открыто, что ради нашего спасения Бог приходит к нам в смирении. «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек» (Флп. 2, 6–7).

На протяжении поста мы готовились к этой встрече, расширяя наше сердце живой верой и бескорыстной любовью к Богу и ближнему, ибо только в чистоте сердечной, смиренно, подобно пастухам, дано нам познать обетование Божие: «на земле мир, в человеках благоволение» (Лк. 2, 14). Об этом говорит святитель Максим Туринский в одной из своих проповедей: «Готовясь встретить Рождество Господне, облечемся же в чистые без пятна одежды. Говорю я об одежде души, а не тела. Облечемся же в одежды не из шелка, но из святых дел! Роскошные одежды могут прикрыть тело, но не украшают совести».

В эти святые Рождественские дни мы особенно должны помнить и осознавать, что являемся детьми Божиими, что каждый наш день должен быть наполнен памятью о Богомладенце Христе. Именно от нас зависит, будет ли место Богу в нашей жизни или же наше сердце станет столь ожесточенным, а нравственное падение столь глубоким, что жизнь лишится всякой радости и смысла.

Несколько десятилетий назад замечательный подвижник иеромонах Серафим (Роуз) проницательно отмечал: «Жизнь в нашем современном мире стала очень искусственной, очень неопределенной, очень путанной... Нашу ненормальную жизнь сегодня можно охарактеризовать как испорченную, избалованную... Смысл этого всеохватывающего искушения,

нападающего сегодня на людей, заключается в следующем: живи сегодняшним днем, наслаждайся, расслабься, чувствуй себя хорошо... Никогда подобные странные и неестественные проявления и поступки не принимались как нечто само собой разумеющееся, как в наши дни. Лишь взгляните на окружающий нас мир: что пишут в газетах, какие фильмы демонстрируются, что идет по телевидению, что люди считают интересным и развлекательным, над чем смеются — это просто ужасно. И есть люди, которые намеренно способствуют этому всему, конечно, для своей собственной выгоды и потому, что это модно, потому что есть извращенное стремление к подобным вещам».

Духовный кризис — утрата смысла жизни и нравственных ценностей — вот подлинная причина всех нестроений наших дней: социальных, экономических и экологических. Поэтому сегодня как никогда актуально звучит призыв святого апостола Павла к христианам всех времен: «быть неукоризненными и чистыми, чадами Божиими непорочными среди строптивого и развращенного рода, в котором вы сияете, как светила в мире» (Флп. 2, 15).

Сам Спаситель предупреждал нас о том, что во все века путь христианина будет наполнен испытаниями, преодоление которых укрепит нашу веру: «В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир» (Ин. 16, 33). Вдохновляющим примером для каждого православного человека служат жития и подвиги святых, «которые верою побеждали царства, творили правду, получали обетования» (Евр. 11, 33).

Наступивший год благости и милости Божией ознаменован общецерковным празднованием 700-летия со дня рождения преподобного Сергия Радонежского, игумена земли Русской. По словам писателя Бориса Зайцева, «преподобный Сергий учит самому простому: правде, прямоте, мужественности, труду, благоговению и вере». Для нашей епархии знаменательны и три памятные даты, связанные со священномучеником Петром (Зверевым), архиепископом Воронежским, — 85-летие мученической кончины, 15-летие обретения его честных мощей и 5-летие принесения их из Соловецкой обители в город Воронеж. Актуальными для каждого из нас являются слова священномученика Петра, наставлявшего из Соловецкой ссылки свою Воронежскую паству молитвенно призывать великих святителей Христовых Митрофана, Тихона и Антония, а также жить, смиренно покоряясь воле Божией, «не думать о себе высоко, молиться Господу и не впадать в обольщение и прелесть лукавого, который силится прельстить, если возможно, и избранных».

Преподобный Сергий, священномученик Петр и



все святые молитвенники земли Воронежской дают нам великий урок веры, надежды и любви, а «посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия» (Евр. 12, 1–2).

Дорогие отцы, братья и сестры! Сердечно по-

здравляю всех вас со светлым и радостным праздником Рождества Христова и Новолетием. В наступившем году благости Божией и во все дни жизни нашей да дарует нам Господь Свою Божественную помощь. Пусть свет Вифлеемский звезды всегда озаряет ваши дома благословенным миром, взаимной любовью и непреходящей радостью о родившемся Богомладенце Христе, наполняя ваши сердца благодатными дарами Святого Духа (Гал. 5, 22–23).

### † СЕРГИЙ, МИТРОПОЛИТ ВОРОНЕЖСКИЙ И ЛИСКИНСКИЙ

Рождество Христово 2013/2014 год. Город Воронеж



### вопросы священнику

### Вопрос:

В каком месте Священного Писания можно найти пророчества о рождении Иисуса Христа и где сказано о двух Его пришествиях? Особенно интересны пророчества из той части Ветхого Завета, которую признают иудеи, то есть из Торы, в связи с полемикой с ними.

Андрей

### Отвечает: Иеромонах Иов (Гумеров), насельник Сретенского монастыря:

Иудеи признают не только Тору (евр. – наставление), включающую пять книг пророка Моисея, но все ветхозаветные канонические тексты. В любом издании Масоретской Библии (на еврейском языке) содержится весь корпус Священного Писания Ветхого Завета.

В ветхозаветных книгах имеются пророчества о всех главных события земной жизни Иисуса Христа. О бессеменном зачатиии и рождении Христа пророчествовал св. Исаия: «Итак Сам Господь даст вам знамение: се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему: Еммануил» (Ис. 7: 14). В еврейском тексте стоит слово «алма», означающее и деву, и молодую жену. Несомненно, пророк имел ввиду первое значение, потому что говорит о чуде («Господь даст вам знамение»). Рождение молодой женщиной сына – дело естественное. Посланные в III в.до Р.Х. в Александрию иудеи при переводе на греческий язык правильно поняли пророческий смысл этого стиха. Они поставили слово «парфенос», которое применяется только к деве.

Через св. Михея Господь предсказывает место рождения Мессии: «И ты, Вифлеем-Ефрафа, мал ли ты между тысячами Иудиными? из тебя произойдет Мне Тот, Который должен быть Владыкою в Израиле и Которого происхождение из начала, от дней вечных. Посему Он оставит их до времени, доколе не родит имеющая родить; тогда возвратятся к сынам Израиля и оставшиеся братья их. И станет Он, и будет пасти в силе Господней, в величии имени Господа Бога Своего» (Мих 5: 2 – 4).

О втором славном пришествии Господа, чтобы судить народы, говорит псалмопевец: «грядет Бог наш, и не в безмолвии: пред Ним огонь поядающий, и вокруг Его сильная буря. Он призывает свыше небо и землю, судить народ Свой: "соберите ко Мне святых Моих, вступивших в завет со Мною при жертве". И небеса

провозгласят правду Его, ибо судия сей есть Бог» (Пс. 49: 3 – 6). Приведем и другие места: «Я знаю деяния их и мысли их; и вот, приду собрать все народы и языки, и они придут и увидят славу Мою» (Ис. 55: 18); «Видел я в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел как бы Сын человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему. И



Ему дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему; владычество Его - владычество вечное, которое не прейдет, и царство Его не разрушится» (Дан. 7: 13 – 14); «И станут ноги Его в тот день на горе Елеонской, которая перед лицем Иерусалима к востоку; и раздвоится гора Елеонская от востока к западу весьма большою долиною, и половина горы отойдет к северу, а половина ее - к югу. И вы побежите в долину гор Моих, ибо долина гор будет простираться до Асила; и вы побежите, как бежали от землетрясения во дни Озии, царя Иудейского; и придет Господь Бог мой и все святые с Ним. И будет в тот день: не станет света, светила удалятся. День этот будет единственный, ведомый только Господу: ни день, ни ночь; лишь в вечернее время явится свет. И будет в тот день, живые воды потекут из Иерусалима, половина их к морю восточному и половина их к морю западному: летом и зимой так будет. И Господь будет Царем над всею землею» (3ax. 14: 4 – 8).

По материалам сайта: http://www.pravoslavie.ru

Продолжение на стр. 15..



# Рождество Христово

В те дни вышло от кесаря Августа повеление сделать перепись по всей земле. Эта перепись была первая в правление Квириния Сириею.И пошли все записываться, каждый в свой город.Пошел также и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и



рода Давидова, записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна. Когда же они были там, наступило время родить Ей; и родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостинице.

 $(\Lambda \kappa. 2:1-7).$ 

# Несвоевременное путешествие

Этими лаконичными замечаниями евангелист Лука обозначил историческую обстановку и время рождения Иисуса Христа, а также причину, по которой Святое Семейство должно было совершить столь трудное и несвоевременное путешествие. Вспомним, что в 63 г. до н. э. Гней Помпей завоевал Палестину, вошедшую в состав новой римской провинции "Сирия". Властелины "Вселенной" ("Ойкумены"), как называли Римскую империю, были людьми мудрыми, старавшимися сохранять у населения покоренных государств иллюзию самоуправления. Без необходимости они не нарушали местные формы правления, поддерживая ими же назначаемых марионеточных царей, – одним из которых был печально известный Герод (Ирод) І Великий, восседавший на Иерусалимском престоле с 37 по 4 г. до н. э., – и с уважением относились к общественным и религиозным

Октавиан Август (63 г. до н. э. – 14 г. н. э.), став в 27 г. до н. э. единодержавным императором, вскоре провел тщательную перепись населения восточных провинций, необходимую для упорядочения системы налогообложения. Провинцией Сирия тогда управлял проконсул Квириний, и именно его чиновники внесли в списки новых

подданных державного Рима Иосифа, Марию и их только что родившегося в Вифлееме Сына, названного Иисусом ("Господь спасает"). Римляне записывались по месту своего проживания, а иудеи, в силу устойчивых родовых традиций, по месту происхождения. Мы знаем, что Иосиф и Мария являлись потомками царя Давида (умер ок. 970 г. до н. э.), родом из Вифлеема, расположенного в 7 километрах к юго-западу от Иерусалима. (Представители этой славной династии еще в VI столетии до н. э. были лишены трона и вели жизнь частных граждан, не афишируя своего происхождения.) Этим и объясняется столь несвоевременное для Девы Марии путешествие через всю Палестину, с севера на юг, в родной город предков, где у них не было своего дома и где из-за наплыва народа им не нашлось в день прибытия места в гостинице.

Хорошо понятна и реакция царя Ирода: узнав о рождении законного наследника Иудейского престола, он повел себя так, как и поступают бесчеловечные самозванцы и узурпаторы.

# Смысл Боговоплощения

"Бог стал Человеком, чтобы человек мог стать богом", – так сформулировал великую тайну боговоплощения раннехристианский мыслитель Ириней Лионский (II в.).

Бог явился во плоти, и это событие стало единой, универсальной точкой отсчета Всемирной истории, сообщившей цель и смысл всему временному космосу. "В Палестине совершился величайший факт всемирной истории, который должен быть признан центральным не только христианами: то, что произошло в Вифлееме, предопределило всю всемирную историю" (Николай Бердяев). Неудивительно, что именно День Рождения Вифлеемского Младенца, явившегося в мир незаметно и даже в загоне для скота (а вовсе не социальная или техническая революция!) стал краеугольной хронологической вехой, навсегда разделившей мировую историю на две эпохи: ДО и ПОСЛЕ Рождества Христова.

Евангелисты не указывают ни точного года (тогда еще не было единой эры), ни дня рождения Иисуса Христа, и мы определяем лишь период этого события: 7-5 годы до н. э. Календарная же дата праздника Рождества, 25 декабря, установленная еще в IV веке в качестве обязательной для всего христианского мира, имеет не историческое, но назидательно-символическое значение. Это – день зимнего солнцеворота, победа солнца над тьмой, победа "Солнца Правды" над тьмой языческого идолопоклонства.

Предложенная в 525 г. римским архивариусом Дионисием Малым



эра "от Рождества Христова" завоевывала мир постепенно, распространяясь с Запада на Восток, а в России была введена лишь на рубеже 1699/1700 гг. До этого наши предки отсчитывали даты в рамках условно-символической эры "от сотворения мира".

В настоящее время христианская эра принята во всем мире, вольно или невольно признавшем тем самым, что более важной точки отсчета, чем празднуемый нами День Рождения Младенца из Вифлеема, просто не существует!

# "Таинство чуждое вижу..."

Богослужение праздника сосредоточено на мистерии чудесного рождения Девой Марией Сына, Спасителя и Нового Адама, пришедшего в мир, чтобы восстановить в первоначальном достоинстве образ "древнего Адама" - всего ветхого человечества. Мы богочеловеческую переживаем диалектику таинства "чуждого и неимоверного": пещера (вертеп) становится небом, Богоматерь – Херувимским престолом, а ясли вместилишем возлежащего в них невместимого Бога и беспомошного Младенца одновременно.

Две тысячи лет тому назад, во дни императора Августа, для Богомладенца Иисуса не нашлось места даже на постоялом дворе, и Он родился в яслях для животных, согревавших Его своим дыханием. Мир, как и сейчас, был слишком занят собой, полагая задачи своего экономического и политического переустройства первостепенными. Но не все люди духовно слепы и глухи: и вот уже чистые сердцем простые пастухи, первыми (!) услышавшие от ангела о "великой радости", спешат к своей пещере и приветствуют лежащего на соломе Младенца. А вскоре медленно выходят, как бы из глубины веков, седые мудрецы ("волхвы"), проделавшие огромный путь вслед за ниспосланной им Свыше звездой. Они искали Бога на путях трудных и тернистых и теперь, обретя, склоняются пред Его колыбелью, принеся дары. Само Небо приблизилось к земле, чтобы человек взглянул в него и понял, что землей еще не кончается ни мир Божий, ни жизнь человеческая.

### «Во дни царя Ирода...

"Когда же родился Иисус в Вифлееме Иудейском, во дни царя Ирода, вот, волхвы (звездочеты) от восточных стран прибыли в Мерусалим и спрашивали: "Где новорожденный Царь Иудейский? Ведьмы видели, как восходит Его звезда, и пришли Ему поклониться". Услышав об этом, царь Ирод взволновался, а с ним и весь Иерусалим" (Евангелие от Матфея 2:1-2).

### Где родившийся Царь?

Прошло около двух лет со времени той тревожной и благословенной ночи на окраине Вифлеема, где в яслях для скота появился на свет Младенец, Которому предстояло изменить лицо Вселенной. Иосиф и Мария разыскали дом, вероятно, когда-то принадлежавший их предкам, и намеревались остаться в нем навсегда, но Провидение судило иначе. Их уединенная скромная жизнь внезапно оказалась прерванной появлением странных и экзотических по виду людей, принадлежавших к зороастрийской касте персидских звездочетов. Они тоже ждали пришествия Небесного Посланника, который прекратит извечную, по их мнению, борьбу между космическими силами Добра и Зла, являясь при этом единственным на Земле языческим народом, разделявшим с ветхозаветными иудеями мессианские настроения. Поэтому лишь они и пришли поклониться неведомому пока миру Царю.

Жители Иерусалима смотрели на пришельцев с испугом и недоумением, в ужасе отшатываясь при страшном вопросе о родившемся царе. Вспомним, что Иудеей уже более трех десятилетий правил жестокий и коварный чужеземец -Герод (Ирод) І "Великий" (37-4 гг. до н. э.), узурпировавший иерусалимский престол благодаря поддержке своих римских друзей – триумвиров Августа и Антония. Этот чудовищный человек казнил свою жену, принадлежавшую к свергнутой им династии Маккавеев, и двух любимых народом сыновей, заподозрив их в намерении лишить его трона, а перед смертью казнит еще одного сына.

Ирод и волхвы

Легко представить реакцию самозванца, которому всюду чудились заговоры, действительные и мнимые. Он легко узнал через знатоков Священного Писания о месте рождения законного наследника древней династии, основанной тысячелетием ранее знаменитым библейским царем Давидом из Вифлеема. Пророчество об этом содержится в книге ветхозаветного пророка Михея (5:2). Затем Ирод пригласил ничего не подозревающих волхвов к себе, узнал у них время рождения Мессии и послал их в Вифлеем с коварным поручением.

Поклонившись Младенцу и приняв знак Свыше, волхвы не вернулись к жестокому царю. Иосиф получил в сновидении такое же предупреждение от ангела:

"Вставай, возьми Дитя и Матерь Его, и беги в Египет, и оставайся там, пока я не скажу тебе; потому что Ирод намерен разыскать Дитя, чтобы Его погубить" (Мф. 2:13).

Так Ироду не удалось узнать, в каком доме проживало Святое Семейство в Вифлееме. Когда он понял, "что волхвы насмеялись над ним, пришел в великую ярость и послал солдат умертвить в Вифлееме и по всей округе всех младенцев в возрасте от двух лет и менее, в соответствии с тем сроком, который он выведал от волхвов" (Мф. 2:16). Однако безумный замысел "устранить законного претендента на Иудейский престол" не удался. Иосиф уже увез семью в Египет, где было легко затеряться среди многоязычного населения.

# Когда же родился Христос?

Период рождения Иисуса Христа определяется так: во время избиения вифлеемских младенцев Ему было не более двух лет, а после скорой смерти царя Герода I Великого (умер в 750 г. от основания Рима, то есть 13 марта 4 г. до н. э.), когда Святое Семейство вернулось в Палестину, Он был еще "Дитя" (Мф. 2:21). Следовательно, Христос родился за 5-7 лет до начала эры, носящей теперь Его имя. Создатель нашего летосчисления рим-



ский аббат и папский архивариус Дионисий Малый (VI в.) ошибся в своих расчетах на несколько лет. Он отнес дату Рождества Христова к 754 г. от основания Рима (ab

Urbe Condita). Вероятно, Дионисий опирался на авторитетный памятник, находившийся в его библиотеке, известный науке как "Хронограф 354 года". Здесь рождение Хри-



ста отнесено на год консульства Гая Цезаря и Эмилия Павла (т. е. 1 г. н. э.): "При этих консулах Господь Иисус Христос родился в 8-й день до январских календ (25 декабря) в пятницу 15-й луны".

### Волхвы

традиционный перевод греческого слова тадоі (ед. ч. magos), означавшего прежде всего иранских, а затем также месопотамских и вообще ближневосточных и средневосточных жрецов и адептов традиционой мудрости, которые располагают тайными знаниями по астрологии, снотолкованию и т. п. (из чего развилось позднейшее значение термина "маг")" (Сергей Аверинцев. Переводы... с. 196). (Не путать с древнерусскими волхвами-язычниками! Согласно Геродоту, маги – одно из шести племен, из которых образовался мидийский народ. "Волхвы явились в Иудею спустя около двух лет по зачатии Пресвятою Девою Господа нашего Иисуса Христа" — Некрасов А. Замечания к первым двум главам русского перевода Евангелия от Матфея // Правосл. Собеседник, 1884, февраль, с. 164). Они тоже ждали пришествия Небесного Посланника (Саошианта), который прекратит извечную, по их мнению, борьбу между космическими силами Добра и Зла, и являлись при этом единственным на Земле языческим народом, разделявшим в ветхозаветными иудеями мессианские настроения. Поэтому лишь они и пришли поклониться неведомому пока миру Царю. Рассказ евангелиста Матфея о волхвах указывает на участие язычников в мессианском Царстве. Св. Иоанн

Златоуст называет их "начатком верующих из язычников".

Символическое соотношение поклонения Младенцу Христу пастухов и волхвов: сначала – пред-

ставители иудейского народа, а уже затем – язычники. Волхвы олицетворяют языческий мир.

Символика даров. Золото – обычная дань Царю, указывает на царское до-

стоинство Христа, потомка царя Давида; ладан, употребляющийся при богослужении, – указывает на божественность Младенца; мирра (смирна), широко распространенная на Востоке благовонная мазь, употреблявшаяся для умащения покойников, – указывает на будущую страдальческую смерть.

В Средние века о волхвах сложился разветвленный цикл легенд. Уже Ориген (†253 г.) исходит из того, что число волхвов соответствовало числу их даров, т. е. было равно трем, и это становится общепринятой версией. (В древнем сирийском и армянском варианте легенды – волхвов было двенадцать.) Они становятся царями и представителями трех рас человечества (см. у Дюрера – один из них – негр), а также – трех возрастов человека. Имена волхвов в раннехристианской литературе варьируются, позднее получает распространение западный вариант имен: Каспар, Бальтазар и Мельхиор. Вернувшись из Палестины, предались созерцательной жизни, затем встретились в Парфии с ап. Фомой и были им крещены. Стали проповедниками и приняли мученическую кончину. Мощи были найдены императрицей Еленой и перенесены сначала в Константинополь, потом в Милан и Кельн. Покровители путешественников. Предполагаемое царское достоинство волхвов сообщило празднику Богоявления на Западе название Festum (Trium) Regum, "Праздник (Трех) Царей", 6 января. В современном календаре - "Богоявление Господа".

По материалам сайта: http://azbyka.ru

### ДАРЫ ВОЛХВОВ

БУДУТ ДОСТУПНЫ ДЛЯ ПО-КЛОНЕНИЯ В ХРАМЕ

### ХРИСТА СПАСИТЕЛЯ 7-13 ЯНВАРЯ 2014 года.

Священная реликвия Афона — Дары волхвов — в дни празднования Рождества Христова в январе 2014 года будет принесена в Москву, Санкт-Петербург, Минск и Киев. В Москве святыня будет находиться в Храме Христа Спасителя с 7 по 13 января. Доступ верующих к реликвии будет организован с 8:00 до 22:00.

О поклонении волхвов, принесших дары — золото, ладан и смирну — Богомладенцу Христу говорится в Евангелии от Матфея. Дары волхвов — это одна из немногих реликвий, связанная с земной жизнью Спасителя, сохранившаяся до сегодняшнего дня.

Согласно преданию, отраженному в письменных византийских источниках, Дары волхвов вместе со Своей честной ризой и поясом передала Иерусалимской Церкви Сама Пресвятая Богородица. В Иерусалиме они находились до IV века, при императоре Восточной Римской империи Аркадии (395-408) перенесены в столицу Византии — Константинополь. В афонский монастырь св. Павла святыня была передана в 1470 году, после захвата Константинополя турками.

Дары волхвов — это одна из немногих реликвий, связанная с земной жизнью Спасителя, сохранившаяся до сегодняшнего дня.

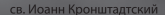
Помолиться Спасителю, пришедшему в мир, и прикоснуться к реликвии, освященной прикосновением Новорожденного, верующие смогут в Храме Христа Спасителя в Москве, Новодевичьем монастыре в Санкт-Петербурге, Доме Милосердия в Минске и Киево-Печерской Лавре в Киеве.



# **SHALRSS ALLIES**

# РОЖДЕСТВЕ ХРИСТОВОМ

† Рождество Христово – пришел на землю Тот, Кто в начале создал нас из земли и вдунул божественное дыхание Свое в нас; пришел дающий всем живот и дыхание и вся (Деян. 17, 25); пришел Тот, Кто единым словом призвал из небытия в бытие все видимое и невидимое, – Кто словом повелел быть птицам, рыбам, четвероногим животным, насекомым, всякому созданию, существующему под его всемогущим промыслом и хранением; пришел Тот, Кому непрестанно со страхом и радостью служат бесчисленные воинства Ангелов. И в каком уничижении! Рождается от бедной Девы, в вертепе, пеленается убогими пеленами, полагается в яслях! Богатство, знатность, слава мира сего! Пади, припади со смирением, умилением слезным и глубокою благодарностью к Спасителю человеков и разделяй богатство свое с неимущими и бедными, не гордись своею призрачною, скоро исчезающею знатностью: истинная знатность только у добродетели. Слава мира сего! Познай здесь, у яслей, свою суету. Итак все смирись, все пади в прах пред безмерным смирением и истощанием Владыки всех, Бога, пришедшего уврачевать наши немощи, спасти нас от гордости, суетности, от тления, от всякой скверны греховной.



OF STATE OF

† Настоящая ночь доставляет мир и тишину вселенной. Эта ночь принадлежит Кроткому, поэтому пусть каждый отложит ярость и суровость; принадлежит смиренному, пусть каждый обуздает свою гордость и смирит свое высокомерие. Ныне воссиял день милости, да не преследует же никто мщением нанесенной ему обиды; настал день радости, да не будет же никто виною печали и скорби для другого. Это день благоволения, да удержится же всякая лютость; это день безоблачный и ясный, да обуздается же гнев, возмутитель мира и спокойствия; это день, в который Бог нисшел к грешникам, да устыдится же праведник превозноситься пред грешником... Это день, в который ниспослан нам дар, которого мы и не просили, поэтому справедливо ли было бы, если бы мы отказали своим братьям, вопиющим к нам и просящим у нас милостыни? Это день, в который отверзлась дверь неба нашими мо-

литвами; прилично ли было бы, если бы мы затворили дверь просящим у нас прощения обид или облегчения бедствий?.. Само Божество заключилось в человеческую природу, чтобы эта природа устремилась ко всему святому.

### св. Ефрем Сирин

† Присоединим себя к тем, которые с радостию прияли Господа с небес; вспомни умудренных пастырей, пророчествующих священников, веселящихся жен, когда радовалась Мария, посещенная Гавриилом, когда имела во чреве играющего Иоанна Елизавета, когда благовествовала Анна, и принимал на руки Симеон, поклоняясь малому Младенцу, великому Богу, и славословя величество Его Божества. Ибо Господь явился как свет, озаряющий чрез человеческую плоть Божественною силою тех, которые имеют очищенные очи сердца. С ними да обрящемся и мы, созерцая откровенным лицем Славу Господню и преобразуя себя от славы в славу. Тому слава и держава, честь и поклонение ныне и присно и во веки веков. Аминь.



свт. Василий Великий



† И по Своему Божеству будучи никакими границами не описуем, не для того ли Он принял для Себя плоть ограниченную, чтобы нам открыть вход в бесконечное Свое Царство? И будучи свободным от всякого греха, и святым и во всем безупречным, не ради ли нас Он счислился с грешниками и не ради ли нас Он родился в подобие грешной плоти? Потому что Его, Который не знал греха, в Котором никакого греха не может быть, Отец, ради нас, сотворил жертвою за грех (2 Кор. 5, 21), дабы плотью, не подверженной никакому греху, отменить осуждение за грех, и нас, грешников, искупить от скверны, приобретенной вследствие грехов...



# « СЛОВО ПЛОТЬ БЫСТЬ »

Слово стало плотию, т. е. Сын Божий, собезначальный Богу Отцу и Духу Святому, соделался человеком, воплотившись от Духа Святого и Марии Девы. Дивное, ужасное и спасительное таинство! Безначальный – принял начало по человечеству; бестелесный - стал плотоносцем; Бог - человеком, не переставая быть Богом; неприступный, Которого трепещут Серафимы и Херувимы, лица закрывая, – для всех доступным в рабьем виде. Отчего и для чего же такое снисхождение Творца к преступным Своим тварям, к человечеству, которое по своей воле отпало от Бога, своего Творца?

По величайшему, неизглаголанному милосердию Владыки к Своему созданию, Который не мог видеть весь род человеческий, Им созданный, наделённый дивными дарами, порабощённым дьяволу и навеки обречённым на страдания и муку. И Слово стало плотию!.. Для того, чтобы нас земных сделать небесными, грешных – святыми; чтобы от тления возвести к нетлению, от земли – на небо, от рабства греху и дьяволу – в славную свободу чад Божьих, от смерти – к бессмертию; чтобы нас сделать сынами Божьими и спосадить на престол как царских детей.

О безмерное благоутробие Божье! О неизреченная премудрость Божья! О чудо, ужасающее ум не только человеческий, но и ангельский!

Воздадим славу Богу! С пришествием на землю Сына Божия во плоти, по принесении Им Себя Самого в жертву за грешный род человеческий, вместо проклятия, которое изречено было в начале Богом, людям верующим даруется благословение Отца небесного, они получают усыновление и обетование вечного наследия жизни; сиротствующему по причине греха человечеству снова возвращается Отец небесный через таинство возрождения, т. е. через крещение



и покаяние.

Люди избавляются от мучительнейшей смертоносной державы дьявола, от терзаний греха и всяких страстей; человеческое существо обожается ради безмерного милосердия Сына Божия, и ему седмижды семьдесят раз отпускаются грехи; грешники – помилованы, нечистые – очищаются, осквернённые – освящаются, немощные – исцеляются; обесчещенным даруется безмерная честь и слава, омрачённые просвещены божественным светом благодати и разума, уму человеческому дан

разум Божий – «мы имеем ум Христов», говорит св. апостол Павел, человеческому сердцу – сердце Христово; тленное – обессмертствовано, нагое и израненное грехом и страстями – украшено божественною славою, голодное и жаждущее – насыщено и утолено питающим и укрепляющим душу словом Божьим и пречистым Телом и божественной Кровью Христовой; безутешные – утешены, насильствованные от дьавола – избавлены и избавляются.

Что же от нас, братья, требуется, чтобы воспользоваться всей благодатью, принесённой нам свыше на землю Сыном Божьим? Нужна, во-первых, вера в Сына Божия, в Евангелие или в спасительное небесное учение; истинное покаяние во грехах и исправление жизни и сердца; общение в молитвах и таинствах; знание и исполнение заповедей Христовых. Нужны добродетели: христианское смирение, милостыня, воздержание, чистота и непорочность, простота и незлобие сердца.

Принесем эти добродетели, брат и сестра, в дар Родившемуся ради нашего спасения вместо злата, ладана и смирны, которые принесли Ему волхвы, как Царю, как Богу и как Человеку, пришедшему на смерть за нас. Это будет приятнейшая от нас жертва Богу и Младенцу Иисусу Христу. Аминь.

Святой праведный Иоанн Кронштадтский

### **Притча -** «Пуговица и весы»

Жил один человек и жил не очень хорошо, путано. Решил взяться за ум, делать добрые дела, спасти душу. Делал их, делал, а особенного изменения к лучшему в себе не замечал.

Как-то шёл по улице, видит — у одной старушки пуговица с пальто оборвалась, упала на землю. Увидел, думает: «Да чего там! Пуговиц у неё ещё хватит. Не поднимать же! Ерунда какая!» Но, всё-таки кряхтя, поднял пуговицу, догнал старушку, отдал ей пуговицу и забыл об этом.

Потом он умер и видит весы: слева — его зло лежит, тянет вниз, а справа — ничего нет, пусто! И зло перетягивает! «Эх, — говорит себе человек, — и здесь не повезло!» Смотрит, — ангелы пуговицу кладут... И чаша с добрыми делами перевесила. «Неужели одна эта пуговица все мои злые дела перетянула? — удивился человек. — Сколько добрых дел я сделал, а их и не видно!» И услышал, как ангел говорит ему:

— Из-за того, что ты гордился своими добрыми делами, они и пропали! А вот именно этой пуговицы, о которой ты забыл, хватило, чтобы ты от гибели спасся!

10

## Накануне Рождества Христова приставился ко Господу старейший клирик Воронежской и Лискинской епархии протоиерей Митрофан Чаркин.

Протоиерей Митрофан Чаркин — старейший клирик епархии, служил в Воронеже при восьми архиереях. Участник войны, он был фронтовым шофером, водил "студебеккер", получил тяжелое ранение. Помнит, как в госпитале солдаты говорили о явлении иконы Казанской во время боев под Кенигсбергом.

Сорок лет он служит в храме Казанской иконы Божией Матери — одном из трех воронежских храмов, которые не были закрыты при советской власти. "Родитель нынешнего настоятеля Казанского храма учился в духовной семинарии вместе со мной, правда, на другом курсе".

"Я родился в 1924 году. Мое детство прошло на Украине, мы жили в деревне, а потом переехали на хутор. Действующий храм был в семи километрах от нашего хутора, остальные были уже закрыты. Мои подители были очень верующие поди. В 17 лет мен

остальные были уже закрыты. Мои родители были очень верующие люди. В 17 лет меня забрали в армию, я прошел войну, был в армии водителем. И всегда, когда садился в машину, читал "Живый в помощи". После войны я работал на шахтах в Донбассе, а потом решил поступать в семинарию. На четвертом курсе семинарии начал служить в кафедральном соборе штатным священником. В 1961 году меня перевели в Воронежскую епархию. Благодарение Богу, вот уже 40 лет я служу в нашем Казанском храме.



7.06.1926 - 05.01.2014

В сегодняшнем выпуске мы приводим воспоминания отца Митрофана записанные 17 июня 2009 года.

Сегодня, 17 июня 2009 года, в день памяти святителя Митрофана Константинопольского, старейший клирик Воронежской и Борисоглебской епархии протоиерей Митрофан Чаркин отмечает не только именины, но и день рождения. Отцу Митрофану восемьдесят три.

В этом году исполняется 50 лет служения батюшки в священном сане. Ровно сорок шесть из них прошли в Казанском храме. Он крестил, венчал не одно поколение воронежцев. В городе его так и зовут:

### БАТЮШКА ИЗ КАЗАНСКОЙ

Накануне юбилея мы побывали у отца Митрофана в гостях. Батюшке нездоровилось. Калитку отворила его супруга - матушка Татьяна. Зайдя в гостиную, мы застали его за чтением. Он сидел у окна, разложив на столе увесистый фолиант черного цвета. «Что вы читаете?» - спросили мы. При этом, ничуть не сомневаясь в том, что перед ним Евангелие. Он молча показал обложку, и мы прочли: «Христианство». Знак вопроса застыл на наших лицах. «А я тебя помню», – прищурившись, произнес батюшка одному из нас.

С последней нашей встречи прошло более года. Тогда мы готовили материал о Казанском образе Пресвятой Богородицы, почитаемом в Воронеже как чудотворный, и хранящемся в одноименном Казанском храме. В храме, в котором митрофорный протоиерей Митрофан Чаркин служит вот уже

сорок шестой год. Видимо, это отличительная черта священников, многие годы несущих подвиг духовничества, – запоминать лицо каждого человека, к тебе приходящего. Ведь за каждого из них нужно будет свидетельствовать перед Богом...

«Мне не нравится говорить людям «Вы», – продолжил отец Митрофан. – У Господа есть только «Ты». И к Нему мы обращаемся: «Ты еси Бог мой. В руку Твоею жребии мои» (Пс.30, 15, 16). Эти слова он произнес протяжно и задумчиво. После чего окунулся в воспоминания о прожитых годах. Матушка Татьяна попросила сильно его не утомлять. Возраст давал о себе знать. В этом году ему исполнилось 83 гола.

17 июня 1926 года, в день памяти святителя Митрофана, патриарха Константинопольского, в селе Пузево Воронежской области в семье крестьян родился сын. Мальчика назвали по святцам – Митрофаном. Его родители были глубоко верующими людьми. Крестить мальчика приехал иеромонах Феодор с Азова. В этом городе Ростовской области в разгар гонений на верующих находились две православные общины, так называемые потаенные монастыри, – мужская и женская. Отец Феодор был наместником мужской.

Батюшка Митрофан вспоминает, как его мама молилась по четкам. А когда она готовила еду в русской печи, то он громко читал Псалтирь в горнице. Так, чтобы

было слышно в соседней комнате. Недалеко от их дома жили три старичка. В округе их любили за кротость и благочестие. Один из них, Тихон Алипиевич, по воскресеньям и праздникам всегда читал акафисты. А маленький Митрофан вместе со сверстниками во время чтения клал тысячу поклонов. Со временем он уже знал наизусть пять акафистов: Иисусу Сладчай-Пресвятой Богородице, Архистратигу Божию Михаилу, Николаю Чудотворцу и святителю Митрофану Воронежскому. Помнил наизусть многие псалмы.

Когда Митрофану исполнилось 11 лет, родители отпустили его в монастырь. К ним в хутор приехала монахиня с Азова и сказала, что отец Феодор, тот самый, что крестил мальчика, благословил ему пожить в его обители. Официально это была простая строительная артель. Братия работала столярами, плотниками. А по воскресеньям все собирались в храм на соборную молитву. Когда же церковный праздник выпадал на будни, то начинали служить Литургию ни свет ни заря, чтобы успеть воздать хвалу Богу до начала трудового дня. Отец Феодор нес старческое служение. Он часто приезжал в хутор, где жили родители будущего священника. Приезжал ночью. Служил, исповедовал, причащал. И до наступления рассвета уезжал в Бутурлиновку к поезду. И азовчан и воронежских хуторян духовно сроднило почитание тогда еще непрославленного протоиерея



Иоанна Сергиева из града Кронштадта (ныне святого праведного Иоанна Кронштадтского).

Три летних месяца провел мальчик рядом со старцем. Во время богослужений помогал иеромонаху в алтаре, подавал кадило. Бывал он и в соседней женской обители. Там встретился Митрофан с инокиней Марией. Повзрослев, он назовет ее своей духовной матерью. По словам отца Митрофана, она была высокой духовной жизни, за которую Господь сподобил ее многих даров Духа Святого, и люди притекали к ней за молитвенной помощью так же часто, как и к старцу Феодору.

Это было лето 1937-го. Время страшных массовых расстрелов исповедников веры Христовой. Но над азовскими обителями простиралось особое Божие смотрение. «Господь пасет мя, и ничтоже мя лишит» (Пс.22), – стихословия псалмов не сходили с уст монашествующих. Хотя для посторонних глаз это были две обычных трудовых артели.

Воспоминания о лете, проведенном в монастыре, навсегда запечатлелись в памяти юного Митрофана. Общение со старицей Марией, само пребывание рядом с ней наполнили его душу стремлением к святости и желанием стать священнослужителем.

Но впереди была война. В семнадцать лет отец Митрофан поступил в учебный автополк города Боброва. А через год, когда исполнилось восемнадцать, был направлен на фронт – Третий Белорусский. На американском «студебекере» (наподобие наших «Уралов») возил на передовую снаряды и горючее. Знание наизусть псалмов, опыт внутренней молитвы на войне пригодились как никогда. «Не убоишися от страха нощнаго, от стрелы летящия во дни ... Падет от страны твоея тысяща, и тма одесную тебе, к тебе же не приближится» (Пс.90, 5,7), - твердил рядовой Митрофан, доставляя на фронт под грохот обстрелов очередную партию снарядов. А вечером в казарме на верху двухъярусной кровати по памяти, почти шепотом исполнял вечернее правило.

И так год на передовой в самом горниле войны. Трижды был ранен. Перенес несколько операций. С войны вернулся инвалидом. Врачи дали вторую военную группу. Но самое главное, вернулся жи-

вым. Живым, как прежде горящим любовью к Богу, желанием Ему служить. Как признается теперь батюшка, чаще всего на войне он твердил два псалма: «Живый в помощи Вышняго ... » и «Господь пасет мя, и ничтоже мя лишит ... » Любит отец Митрофан вспоминать и об утешениях от Господа в страшное военное время верным своим чадам. В госпитале Вильнюса застала батюшку радостная весть о явлении Казанского образа Пресвятой Богородицы в небе над Кенигсбергом, во время которого немцы неожиданно прекратили атаку и уступили высоту без боя. Эта новость, пришедшая с передовой, тогда придала раненому Митрофану и силы к выздоровлению, и укрепила веру в скорейшую



победу.

В послевоенное время последовала очередная волна гонений, репрессий на верующих. Азовские монастыри-артели упразднили. Инокиня Мария переехала жить на Донбасс. К своей духовной матери устремился и отец Митрофан. Он поселился в том же домике, что и старица. Устроился работать на шахту. К инокине притекало огромное количество верующих людей в поисках утешения, духовного совета, молитвенной поддержки. Матушка была уже слаба. Она просила Митрофана почитать вслух молитвенное правило, тот или иной акафист. Все свое свободное время будущий священник проводил рядом со старицей, а потом в свою смену отправлялся на шахты. Работать в шахтах после перенесенных ранений было нелегко, но молитвы матушки Марии придавали ему сил. Так, находясь у нее в послушании и являясь, по сути, ее келейником, отец Митрофан провел около года. Это был последний год жизни матушки. После ее кончины отца Митрофана взяли псаломщиком в храм, а затем и регентом.

Летом 1957 года начальник стройцеха шахтоуправления Митрофан Иванович Чаркин получил путевку в одесский санаторий. В этом городе ноги сами привели его к стенам Одесской духовной семинарии. Осенью 1957-го Митрофан Иванович на тридцать первом году своей жизни стал семинаристом. Выдержать вступительные экзамены для него не составило труда. В среде сокурсников его отличали спокойный невозмутимый нрав, благодушие, прилежание в учебе, сосредоточенность на духовной жизни, опыт внутренней молитвы. Никто из преподавательского корпуса не сомневался в том, что их воспитанник примет монашество. Но на втором курсе семинарист Митрофан женился. На сестре иеромонаха Алексия (Чистова), настоятеля храма, в котором до поступления в духовную школу нес послушание псаломщика. «Уж больно хорошо она читала Шестопсалмие, без единой ошибочки», - с улыбкой на лице вспоминает батюшка. Он с благодарностью и со смирением принял ниспосланную от Господа любовь и никогда не пожалел о своем решении вступить в брак. Ибо помнил наставление инокини Марии о том, что не угоден Богу тот, кто не тверд на путях своих. У отца Митрофана с матушкой Татьяной пятеро детей: Лариса, Александр, Лидия, Любовь и Иоанн. Десять внуков и один правнук. Все они непременно собираются на Рождество и на Пасху в родительском доме, в зале которого висит большой портрет инокини Марии.

В 1959 году исполнилось желание маленького Митрофана. Спустя многие годы он принял священный сан. На Воздвижение Креста Господня митрополит Херсонский и Одесский Борис (Вик) рукоположил его во диакона. А через три недели на праздник святителей Московских – во иерея. На приходах не хватало священников, поэтому хиротонии последовали одна за другой.

Через год священник Митрофан приехал в Воронежскую область, в родное Пузево. Господь

\*

призвал его совершить богослужение в храме, в котором батюшка молился с первых лет своей жизни. В Одессу пришла телеграмма от сестры, в которой та сообщала,



что больна и просила приехать причастить и пособоровать ее. В пузевском храме в честь Покрова Пресвятой Богородицы с приделами Иоанна Богослова и Иоанна Крестителя было все, как в детстве. Отец Митрофан отслужил всенощную и Литургию. Совершать богослужение ему выпало на память великомученика и целителя Пантелеимона. Сестра выздоровела и, слава Богу, жива до сих пор.

В 1961 году иерей Митрофан окончил Одесскую семинарию, и был принят в штат Покровского кафедрального собора города Воронежа. В Воронеже его ждала встреча со старицей Ксенией Феодоровной. И отца Митрофана, и матушку Ксению духовно сроднило все тоже давнее почитание протоиерея Иоанна Сергиева, «батюшки дорогого», как они называли его между собою. В ее лице отец Митрофан снова обрел духовную опору и уже непрестанно почерпал из явленного ему Господом кладезя духовной мудрости и рассудительности. За святость жизни старицу Ксению чтил сам Патриарх Алексий (Симанский). Он был лично знаком с ней со времени служения в Великом Новгороде, в котором тогда жила Ксения Феодоровна. Святейший лично просил молитв старицы через отца Митрофана в стенах Московской духовной академии, в которую батюшка поступил в 1964 году. На память об этом событии он

хранит фотографию Святейшего с Его личной дарственной подписью на обратной стороне.

«Ты еси Бог мой. В руку Твоею жребии мои» (Пс.30, 15, 16), – снова задумчиво протянул отец Митрофан. И действительно, удивительно складывалась судьба священнослужителя в атеистические годы XX века. Божие смотрение простиралось над ним. Молитвенный покров глубоко почитаемого им святого праведного Иоанна Кронштадтского, иеромонаха Феодора, стариц Марии и Ксении неотступно пребывал с ним, ограждая и защищая от всех тех бед, которые выпали на долю священников в прошлом веке.

Не коснулась отца Митрофана череда переводов с прихода на приход. Только один перевод был в его жизни. Через два года служения в Кафедральном соборе, батюшку направили в Казанский храм, перед престолом которого он молится до сих пор. О предстоящем переводе его известили в день Ангела – 17 июня 1963 года. «Я уходил из Собора со слезами на глазах», – признается потом батюшка.

В шестидесятые годы на весь Воронеж было только три действующих храма: Покровский, Никольский и Казанский в Отрожке. В штате собора четыре священника: протоиерей Михаил Орфеев – настоятель, отцы Димитрий Образцов, Александр Шоколо, отец Митрофан – четвертый. Великим постом им приходилось исповедовать по полторы тысячи верующих за службу. Большая богослужебная нагрузка сплотила воедино клир собора. По словам отца Митрофана, они стали одной семьей, покидать которую не хотелось. Но нужно было идти на Казанский приход. Отец Николай, служивший в этом храме, вынужден был уехать, так как власти в течение нескольких лет ему так и не дали прописки.

Но на новом месте иерея Митрофана вновь ждало утешения от Господа. В храм уже была возвращена его главная святыня – Казанская икона Пресвятой Богородицы, писаная на Афоне. Батюшка особо почитал «Казанскую» со времен Великой Отечественной. К тому же уполномоченный по делам религий при Левобережном райисполкоме отличался лояльным отношением к Православной Церкви. За время служения

в Отрожке отец Митрофан у него побывал всего три раза. Факт сам по себе уникальный. Правда, однажды в бытность настоятелем Казанской церкви, священнику пришлось выступить на заседании райисполкома в защиту верующего человека. В ту пору представители райисполкомов часто посещали приходы и выписывали из церковных книг фамилии тех, кто крестил своих детей. На этот раз внимание чиновников Левобережного исполкома пало на одного комсомольца, который не так давно крестил своего новорожденного ребенка. По этому факту зампредседателя исполнительного комитета товарищ Андреев организовал слушание дела с участием судей, прокурора, следователя, адвокатов, фининспекторов. Пригласили и настоятеля храма, в котором было совершено крещение. Отцу Митрофану предоставили слово последним. «Мне Господь дал такое дерзновение, что я никого не побоялся, – говорит батюшка. – Я сказал так, как должен сказать священник. Сказал, что Господь сотворил мир и человеку дал свободу. А человек должен не только быть верным чадом Божиим, но и, живя в обществе, исполнять свои гражданские обязанности. Мы же не имеем права никому отказать, и особенно гражданам нашей стра-



ны, в желании окрестить своих чад, воспрепятствовать тому, чтобы наши с вами дети в Таинствах Церкви восприняли частицу благодати Божией...» По итогам заседания в



адрес комсомольца не последовало никаких прещений.

В начале 90-х двадцатого века в Воронеже стали возвращать храмы один за другим православным. Священников не хватало. И, на тот момент уже удостоенный протоиерейства, отец Митрофан совершал, помимо Казанской церкви, богослужения в Боровом, Репном, Новой Усмани, в Воскресенском храме Воронежа, в возрождающемся женском монастыре. Игумения Алексиево-Акатовой обители матушка Варвара (Сажнева) просила отца Митрофана остаться служить в монастыре, духовно окормлять сестер. Но батюшка не смог расстаться с родным приходом. «Казанская – мой дом», – ответил он.

В 2005 году митрофорного протоиерея Митрофана Чаркина удостоили патриаршей награды служения Божественной Литургии

отверстыми Царскими вратами до Херувимской песни.

«Когда молишься искренне, то бывает с Господом духовное единение. В

этом Господь сылает боже-

ственные мысли о том, как нужно дальше себя вести» – произнес напоследок отец Митрофан. Благословив, протянул каждому по три яблока. Одевшись в прихожей, мы посмотрели в сторону гостиной, в которой проходила беседа. Батюшки там уже не было. Он стоял в соседней комнате перед иконами. По

Без любви христианин ничто

всему его виду было понятно, что

он пребывает в молитве.

Печатное слово – лишь тень благодатной живой речи. Наставления отца Митрофана кратки, просты и неподдельно искренни. Вынесенные из глубин сердца, горящего любовью к Богу, они рассекают греховную пелену и проникают в душу. Наполняют ее духовной радостью, спокойствием, светлой тишиной, вытесняя собой растерянность, суету и тревогу. Сообщают душе все то, что трудно выразимо, но ясно и понятно каждому верующему человеку.

Но батюшка всегда напоминает о том, что утолять духовный глад только лишь поучениями духовника неразумно. А нужно при этом непрестанно самим читать Слово Божие и писания святых отцов. Вникать и врастать в суть духовных слов, которые пишут люди Божии о том, как нужно проводить христианскую жизнь.

Свою задачу он понимает в том, чтобы научить каждого, приходя-

щего к нему, самостоятельно предстоять Богу. Ощущать присутствие Божие всегда и везде. Не только в храме, не только во время совершения молитвенного правила, но каждую минуту. «В духовной жизни нельзя постоянно младенчествовать, а нужно возрастать, крепчать и идти вперед. Падая, но тут же ставая, чтобы продолжить путь», - говорит отец Митрофан. Основополагающее значение

Церкви.

духовном единении во: прот. Аверкий Осадчий, иеромонах Власий (Болотов), прот. Михаил Орфеев, архим. по- Исаакий (Виноградов), прот. Димитрий Образцов, прот. Александр Шоколо

в деле возрождения духовности соотечественников видит в возрождении малой Церкви - православной семьи. «Будет устроять каждый из нас семейную жизнь согласно этому высокому званию, будет стремиться к личной святости, будет воспитывать детей в благочестии и страхе Божием возродится духовно Россия. Это зависит от каждого из нас. Не надо много об этом рассуждать, надо просто жить с чистой совестью. Ни в чем не оправдывая себя, не укоряя никого, довольствуясь тем, что имеешь. Созидайте, творите. Наполняйте радостью свою жизнь, - призывает пастырь. - Явите своим детям образец благочестия. С раннего детства водите их в церковь, прививайте любовь к богослужению. Учите искренне исповедоваться и с верою Причащаться. Чувствовать сердцем каждый момент Литургии. Учите их с детства пребывать всегда с Богом, во всех нуждах молитвенно обращаться к

Нему и благодарить Его за все. И тогда благодать Божия будет пребывать на ваших детях неотступно. А вашим внукам и правнукам будет к кому в монастыри ездить за утешением. Возродится малая Церковь - возродится и монашеское делание. Будут и духовно опытные наставники».

С большой ответственностью советует отец Митрофан молодым подходить к выбору своей второй половины:

– Супружеская жизнь должна проводиться в свете Божием. Выбирая себе жену, должно думать, прежде всего, об исполнении воли Божией. Так как жена посылается от Господа. А мы чаще думаем о нашем телесном сопребывании, забывая о необходимости родства душ. А это фундамент домашней

«Я должна быть красивой, хоро-

шей, прекрасной во всем», рассуждает современная девушка. И в этом видит залог благополучия будущей семейной жизни. Но это не так. подобных рассуждениях, навязываемых молодым

сегодня, нет благоразумия. Они построены на обмане. Не может человек следовать по стопам Божиим, усвоив ложь.

Можно и приняв схиму, не спастись. А можно и в браке спастись. Многое зависит от отношения к дарам Божиим. Сумеем ли мы сохранить воспринятую благодать, будь то в Таинстве брака или же во время монашеского пострига. Спасительно вести себя так, как нам предписывает Святая Церковь, в каком бы звании не находился христианин: монах ли ты, мирянин ли или в священном сане.

Главное для христианина, быть всегда с Богом. Чем чаще мы причащаемся, тем чаще соединяемся со Христом. А это самое главное единение в нашей жизни. Господь никогда не оставляет нас. «Созижду Церковь Мою, и врата адова не одолеют ея» (Мф. 16, 18) – заверяет нас Спаситель. Не отлучайте себя от Церкви.

Как часто причащаться? Лучше



чаще. Только нужно готовиться хорошо. Проверяя себя, в вере ли ты, испытывая свое внутреннее устроение. С усердием исполняя посильное молитвенное Правило ко причащению. Искренне принося покаяние в Таинстве исповеди. Для нас немощных даны эти Таинства, чтобы мы очищались и соединялись с Господом. Когда исповедуетесь, помните: «Се чадо, Христос невидимо стоит, приемля исповедание твое» (Из чинопоследования о исповедании). Это значит, что Сам Господь принимает исповедь. А Он знает наперед все наши грехи. И не стоит стыдиться исповедовать грех. Постыдно Господа обманывать, умалчивая о содеянном. Стыдно грешить, а в покаянии нет ничего позорного. Наоборот, в нем радость соединения с Богом и Церковью. «Примири, и соедини его (кающегося)

Святей Твоей Церкви», – молится священник, прежде чем прочитать разрешительную молитву.

Подходя к исповедальному аналою, просите Господа, чтобы он помиловал, даровал осмысление, видение грехов, сподобил покаяться от всего сердца, ничего не утаивая, укрепил бы и подал силы на исправление.

Только Господь знает до конца нас самих, поэтому молитесь вместе с псалмопевцем Давидом: «От тайных моих очисти меня и от умышленных удержи раба Твоего, чтобы не возобладали мною» (Пс. 18, 13-14). И Он непременно очистит, остепенит, управит, исправит и направит. Укажет, как правильно выстраивать свою жизнь.

Никогда не унывайте. Если это спасительно, то Господь всегда пошлет по сердцу нашему. А если это не полезно или не своевременно, тогда наше прошение не исполняется. Но это вовсе не значит, что Бог нас не слышит. Господь каждому человеку посылает Свое просветительное действие для укрепления, поддержания на пути духовного делания. Чудо Божие есть в жизни каждого христианина.

Обращайтесь к Владычице нашей Пресвятой Богородице во всяком обстоянии. Она главная Предстательница перед Богом за род человеческий. Она и В скорбех и печалех Утешение, и Нечаянная Радость, и Споручница грешных, и Взыскание погибших.

Молитесь друг за друга. Тогда и врагов своих научитесь любить. А без любви христианин ничто.

Записала Людмила Киндиренко

По материалам сайта: http://www.vob.ru

### вопросы священнику

### Вопрос:

Как православие относится к старинным рождественским гаданиям, принятым на Руси? Елена

Отвечает: Иеромонах Иов (Гумеров), насельник Сретенского монастыря:

Желание предугадать, предузнать что-то из будущего было у людей с древности. Сделать это никакими земными средствами невозможно. Человек, ограниченный законами физического мира, неизбежно обращается к сверхъестественным силам. Возникает вопрос, требующий ясного и принципиального решения: каков источник нашего знания о будущих событиях. Священное Писание нам показывает, что будущее ведомо только Богу. Темным демоническим силам, как учат святые отцы, будущее не ведомо. Как существа бесплотные, они больше чем люди могут рассчитывать и предугадывать события. Слово Божие указывает нам опасность обращения к этим силам, называет всякое гадание, ворожбу, заклинание мерзостью и дерзким преступлением (Втор.10-12; Мих.5:12). В книге пророка Даниила говорится о том, как Навуходоносор обратился к гадателям и чародеям, чтобы они рассказали ему виденные им сны и объяснили. Св. Даниил сказал: "тайны, о которых царь спрашивает, не могут открывать царю ни мудрецы, ни обаятели, ни тайноведцы, ни гадатели. Но есть на небесах Бог, открывающий тайны" (Дан.2:27). Чтобы Господь открыл будущее, нужна строгая чистая жизнь, молитва,



исполнение заповедей. Но и тогда Бог дает знание о будущем по Своему смотрению в целях нашей пользы. Чтобы вступить в общение с демонами никакого подвига не требуется. Достаточно прибегнуть к известным приемам. Цена, которую человек за это платит очень высокая - духовное здоровье. Иногда это кончается одержимостью. Даже после покаяния долго еще в душе остается болезненный след.



Гадания, которые совершаются в святочные дни, по своей природе не отличаются от гаданий в иное время года. Если даже люди не сознают этого, а воспринимают как экзотические игры, безобидным это дело не является, ибо слово имеет бытийную силу. Однажды сказанное, оно не исчезает, а уходит в бесконечную память Божию. На Суде оно нам будет предъявлено в оправдание и осуждение. Магическое же слово привлекает демонов, если даже человек этого не хотел. Существование на Руси гаданий в святочные дни говорит лишь о том, что некоторые греховные обычаи могут быть весьма живучими, ибо имеют в качестве почвы падшее человеческое естество. Святая Церковь настраивает своих чад и в эти дни жить полнокровной духовной жизнью согласно святой тысячелетней традиции.



# Рождественские колядки

Рождество Христово с древности богато на обычаи. К ним относятся и строгий пост до первой звезды в Сочельник 6 января, и зажжение свечи на подоконнике в ночь на 7 января, которая была как бы знаком, что Пресвятая Дева Мария и праведный Иосиф могут в этом доме найти пристанище, и, конечно, колядки.

Как правило у колядок нет авторов, они часто неграмотны литературно, но великолепны по своему смысловому строю, по искренности и радостной доброте. Как правило колядка, это маленький Рождественский рассказ о величайшем событии и прославление главных лиц той ночи, которая принесла самую радостную, самую главную весть – родился Спаситель мира!

#### Ночь тиха над Палестиной

Ночь тиха над Палестиной, Спит усталая земля, Горы, рощи и долины— Скрыла все ночная мгла.

В Вифлееме утомленном Все погасли огоньки, Только в поле отдаленном Не дремали пастухи.

Стадо верно сосчитали, Обвели ночной дозор, И, усевшись, завязали, Меж собою разговор.

Вдруг раздался шелест нежный, Трепет пастухов объял, И в одежде белоснежной Ангел Божий им предстал:

"Не пугайтесь, не смущайтесь, От Небесного Отца Я пришел с великой тайной Вам возрадовать сердца."

Милость людям посылает Сам Христос Владыка Царь, Грешный мир спасти желает И Себя приносит в дар.

Ночь тиха над Палестиной, Спит усталая земля, Горы, рощи и долины— Скрыла все ночная мгла.





### Рождество Христово, Ангел прилетел

Рождество Христово, Ангел прилетел, Он летел по небу, людям песню пел: "Вы люди, ликуйте, все днесь торжествуйте, Dнесь Христово Рождество!"

Пастыри в пещеру первые пришли
И младенца Бога с
Матерью нашли,
Стояли, молились,
Христу поклонились —
Онесь Христово
Рождество!

Все мы согрешили, Спасе, пред Тобой, Все мы, люди, грешны – Ты Один Святой. Прости прегрешенья, дай нам оставленье – Днесь Христово Рождество!

По материалам сайта: http://azbyka.ru

### Ночь тиха, ночь свята

Ночь тиха, ночь свята, В небе свет, красота. Божий Сын пеленами повит, В Вифлеемском вертепе лежит. Спи, Младенец Святой, Спи Младенец Святой.

Ночь тиха, ночь свята, И светла и чиста. Славит радостный Ангелов хор, Далеко оглашая простор Над уснувшей землёй Над уснувшей землёй.

Ночь тиха, ночь свята, Мы поём Христа. И с улыбкой Младенец глядит, Взгляд Его о любви говорит И сияет красой И сияет красой.

### Небо и земля

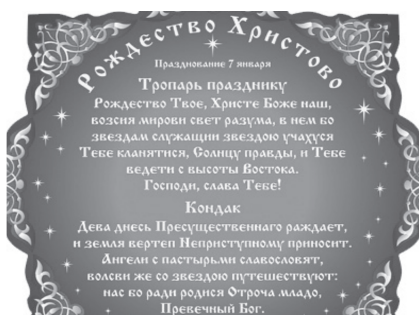
Небо и земля, небо и земля Ныне торжествуют. Ангелы, люди, Ангелы, люди Весело ликуют.

Христос родился, Бог воплотился, Ангелы поют, славу воздают. Пастухи играют, Пастыря встречают, Чудо,чудо возвещают.

Во Вифлееме, во Вифлееме, Радость наступила! Чистая Дева, чистая Дева, Сына породила!

Христос родился, Бог воплотился, Ангелы поют, славу воздают. Пастухи играют, Пастыря встречают, Чудо,чудо возвещают.







Интернет сайт Успенского Адмиралтейского храма г. Воронежа: http://uspenskiy-adm-hram.ru

# По воскресеньям

в 11.00

в нашем храме проходят

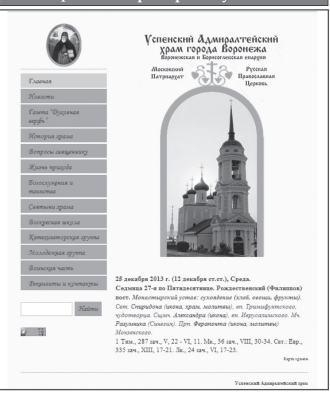
беседы об основах Православной веры.

12.01.14

состоится беседа на тему

# «Пророчества Ветхого Завета о Христе»

Беседу ведёт Иоанн Джулакян. Приглашаются все желающие!



### духовная ВЕРФЬ



### Адрес редакции:

г.Воронеж, ул.Софьи Перовской, 9, Успенский Адмиралтейский храм.

### Главный редактор:

Иерей Артемий Азовский (8-903-653-85-92)

### Реквезиты Успенского Адмиралтейского храма

АКБ «Инвестбанк» (ОАО) г.Воронеж р/с 40703810200000000418 к/с 30101810100000000851 БИК 042007851

БИК 042007851 КПП 366601001 ИНН 3366064820 Не используйте эту газету в бытовых целях!
В ней находятся цитаты из Священного Писания!
Если она вам стала не нужна - пожалуйста, передайте её другому или отдайте в ближайший храм!

### Отпечатано

3A0

ПРАЙМ 🔳 ПРИНТ

г.Воронеж, пр. Труда, 48л Тираж: 999 экз.

